
409

Das aktuelle 
theologische Buch

◆ Beck, Wolfgang / Nord, Ilona / Valentin, 
Joachim (Hg.): Theologie und Digitalität. 
Ein Kompendium. Herder Verlag, Freiburg 
i. Br.–Basel–Wien 2021. (528) Geb. Euro 
39,00 (D) / Euro 40,10 (A) / CHF 51,50. ISBN 
978-3-451-38849-1.

Es ist ein facettenreiches und vielschichtiges 

Unterfangen, nach den Auswirkungen der digi-

talen Transformation in Theologie und Kirche 

zu fragen. Auf vielen Ebenen verändert und 

hinterfragt die Digitalisierung unser Handeln 

und Denken sowie unsere Kultur(en). Das 

Kompendium Theologie und Digitalität, das 

2021 – pünktlich zum coronabedingten Digi-

talisierungsschub – bei Herder erschienen ist, 

hat sich dieser Aufgabe gestellt. In fünf Teilen 

(Kultur der Digitalität, Theologisch-anthropo-

logische Erkundungen, Ekklesial-sozialförmige 

Einordnungen, Die Rede von Gott im digitalen 

Umfeld, Medienethische Einordnungen) und 

25 Artikeln nähern sich Expert*innen ver-

schiedener theologischer und philosophischer 

Disziplinen diesem Themenkomplex. Die 

Artikel – hauptsächlich entstanden auf zwei 

Jahrestagungen der Arbeitsgruppe Frankfurter 

Digitale – sammeln, in gut lesbarer Form, viel 

Material sowie Quellen und geben Einblicke in 

den aktuellen Stand der Forschung. Wie ein At-

las stellen sie Landschaften vor und laden so zu 

weiteren Erkundungen und Forschungsreisen 

ein. Grundlagen bilden meistens soziologische 

Entwürfe, allen voran Felix Stadlers Kultur der 

Digitalität1, dessen Ansatz als Notenschlüssel 

zum Kompendium gelten kann. Ein Interview 

mit ihm eröffnet die Reihe der Beiträge. Stadler 

versteht Kultur aus zwei Perspektiven, nämlich 

als „spezifische Techno-historische Struktur“ 

und als „dynamisches Gewebe konfliktreicher 

Prozesse“ (21). Ausgehend vom Medientheo-

retiker Marshall McLuhan, der das 20. Jahrhun-

dert als Ende der Buchkultur ansieht, geprägt 

von Visualität, Linearität und Spezialisierung, 

beschreibt Stadler „Referentialität, Gemein-

1 Felix Stadler, Kultur der Digitalität (edition suhrkamp 2679), Berlin 2016.

schaftlichkeit und Algorithmizität“ als „spe-

zifische kulturelle Grundmuster“ (27) unserer 

kulturellen Epoche. Mehr Perspektiven würden 

fortan sichtbar und das führe zu einer „Kom-

plexitätssteigerung durch digitale Infrastruk-

tur“ (28) sowie Auseinandersetzungen, aber 

auch zu „Reduktion der Heterogenität“ (29).

Kultur der Digitalität. Die weiteren Beiträ-

ge im ersten Teil des Bandes widmen sich „zu-

nächst ohne nach theologischen Konnotationen 

zu fragen“ (11) verschiedenen digitalen Phä-

nomenen, die einem im Alltag begegnen und 

stellen wichtige soziale und gesellschaftliche 

Fragen. Sie zeigen, „dass die Digitalisierung be-

stehende soziale Ungleichheiten verstärkt“ (33), 

da diese zu wenig in kulturelle und soziale Kon-

texte eingebettet seien. Als Alltagsphänomene 

kommen u. a. der Musik-Streamingdienst Spo-

tify, Online-Dating, neue Arbeits- und Wohn-

welten oder die Veränderung der Stadtbilder in 

den Blick. Anschaulich wird gezeigt, dass Al-

ThPQ 169 (2021), 409 – 412



410

gorithmen eine entschiedene Rolle spielen, aber 

auf Zusammenarbeit mit menschlichen Ak-

teur*innen angewiesen bleiben. Daraus stellen 

sich grundsätzliche Orientierungsfragen, die 

vor allem eine digitale Anthropologie notwen-

dig machen. Ein wichtiges Stichwort, das sich 

auch in den späteren Beiträgen wiederfinden 

lässt, sind die hybriden Funktionsweisen. Schon 

diese erste Artikelgruppe zeigt, wie sehr unsere 

alltägliche Lebenswelt von der Digitalisierung 

verändert wird und dass diese Veränderungs-

prozesse aufmerksam und kritisch begleitet 

werden müssen. Eine erste Bresche für die theo-

logische Reflexion ist geschlagen, vor allem Fra-

gen nach dem Menschenbild und der Teilhabe 

sind relevant. Schon in diesen ersten Texten 

wird deutlich, wie sehr die Corona-Pandemie 

die Fragestellungen verstärkt und die Themen 

an Aktualität gewonnen haben. Auch in den 

nachfolgenden Beiträgen sind diese Entwick-

lungen berücksichtigt und prägen die Über-

legungen. Insgesamt ist positiv anzumerken, 

dass der schmale Grat zwischen einer aktuellen 

und einer zu sehr zeitgebundenen Reflexion 

gefunden und der Versuchung widerstanden 

wurde, zu viele der naheliegenden Floskeln und 

Allgemeinplätze in Bezug auf die Pandemie in 

die Texte aufzunehmen.

Theologisch-anthropologische Erkundun-

gen. Die zweite Artikelreihe nähert sich aus 

theologischer Perspektive der Anthropologie. 

Stilistisch anregend und inhaltlich spannend ist 

vor allem der Beitrag von Klaas Huizinga, der, 

ausgehend von einem Roman, über die Mög-

lichkeiten der digitalen Technik „Kontingenzen 

abzufedern“ (153) reflektiert. Damit nimmt er 

das Stichwort der Vulnerabilität in den Diskurs 

auf. Seine These: „Die Digitalisierung entlarvt 

den Narzissmus des Menschen und heilt seine 

Selbstverliebtheit.“ (143)

Viera Pirker analysiert Bilder, die auf 

dem sozialen Netzwerk Instagram unter dem 

Hashtag #popeselfie verschlagwortet sind und 

als „visuelle Erinnerung an eine eigene Ent-

wicklung oder einen Moment, dessen persön-

liche Bedeutsamkeit durch die Veröffentlichung 

nach außen gespiegelt wird“ (178), fungieren. 

Pirker zeigt die Möglichkeiten für eine kirch-

liche Verkündigung in diesem Netzwerk auf, 

macht gleichzeitig aber deutlich, dass kirchliche 

Kommunikation oft „strikt monodirektional“ 

(171) verlaufe und daher nicht zeitgemäß sei. 

Die Autorin macht die Notwendigkeit der theo-

logischen Auseinandersetzung mit Bildern in 

ihrer Vielschichtigkeit sowie das Vorhanden-

sein einer christlichen Tradition in diesem Be-

reich deutlich.

Viele Beiträge folgen der These, dass sich 

Digitales und Analoges nicht mehr trennen 

ließen. Michael Schüßler trifft einen weiteren 

Grundtenor, wenn er schreibt: „Technik ist 

weder gut noch böse, aber sie verändert die 

Entdeckungsbedingungen der christlichen 

Glaubenstradition“ (197). Für ihn folgt daraus 

die Einladung an kirchliche Akteur*innen, zu 

„digitalen Flaneuren“ (198) zu werden und sich 

mit Neugierde und Wachheit in dieser Lebens-

welt zu bewegen. Andreas Büsch, der einen gu-

ten Überblick über die großen Veränderungs-

linien gibt, plädiert dafür, Digitalisierung als 

eine „Fortsetzung des Schöpfungsauftrags zur 

Gestaltung von Welt und Zeit“ (212) zu ver-

stehen. Die neuen Möglichkeiten (Partizipa-

tion, Zugewinn an Freiheit, Verschiebung von 

Grenzen) setzten einen verantwortungsvollen 

Umgang mit der menschlichen Freiheit voraus 

sowie eine Kontrolle der Techniken und seien 

in der katholischen Soziallehre anzusiedeln. 

In eine ähnliche Richtung denkt Christina 

Costanza, wenn sie menschliche Autonomie als 

„relative Freiheit“ (226) bestimmt. So liefere die 

Theologie als Ressource Impulse, um digitale 

Transformationsprozesse zu gestalten und zu 

deuten. Der anthropologische Teil schließt mit 

Überlegungen von Judith Klaiber zu künst-

licher Intelligenz (KI) als Bestandteil, Heraus-

forderung und Spiegel der Gesellschaft.

Ekklesial-sozialförmige Einordnungen. Ilona 

Nord eröffnet den dritten Abschnitt mit Überle-

gungen zur religiösen Sozialisation von Jugend-

lichen und ihre Bindung an digitale Medien, 

„ein nahezu noch brach liegendes Forschungs-

feld, das sich eröffnet“ (280). Wie (früher) Gott, 

so kann heute das Internet als Lebensbegleiter 

gelten. Eine Entwicklung, die sich unter dem 

Begriff Digital Religion in der Forschung mehr 

und mehr niederschlägt. Thomas Schlag regt zu 

einer Ekklesiologie der Digitalität an, die sich 

auf verschiedenen Ebenen mit der kirchlichen 

Praxis auseinandersetzt und eine Lanze für 

Das aktuelle theologische Buch



411

die innerkirchliche Freiheit und Partizipation 

bricht; auch wenn gewisse experimentelle Prak-

tiken stören und sie ein kirchliches System sogar 

bedrohen. Der Beitrag ist ausgewogen, wobei er 

Schwierigkeiten nicht ausweicht und anregend 

thematisiert. Kirche als „Ermöglichungsraum 

freier digitaler Kommunikation und Glaubens-

äußerung“ (299): die vorgeschlagene Ekklesio-

logie sei im Fluss und sich dessen bewusst, wie 

wichtig „die fundamentale Leiblichkeit kirchli-

cher Gemeinschaft“ (299) ist. Auch Wolfgang 

Beck setzt sich mit der, unter anderem durch 

die Digitalisierung verstärkten, Pluralisierung 

und dem institutionellen Kontrollverlust aus 

ekklesiologischer Perspektive auseinander. Er 

schlägt das deuleuze’sche Rhizom als Modell 

vor, diesen Entwicklungen Rechnung zu tragen 

und aus einer rein binären Logik auszusteigen. 

Damit nimmt er die Herausforderungen, die 

der Kirche begegnen, ernst: „Exklusionsandro-

hungen und Lehrverurteilungen erzeugen in 

den rhizomatischen Geflechten und einem di-

gitalen Umfeld keine weitreichenden Wirkun-

gen, werden subversiv bearbeitet und fungieren 

allenfalls als brüchig gewordene Stabilitätsver-

sprechen.“ (318) Im Stile einer scholastischen 

Quaestio fragt Stefan Piasecki nach der Präsenz 

Gottes im Computerspiel, gibt interessante An-

stöße, Spiele theologisch und religionspädago-

gisch einzubinden und warnt vor zu viel Vor-

sicht und Skepsis seitens der Kirchen.

Die Rede von Gott im digitalen Raum. 

Joachim Valentin vergleicht in seinem ebenso 

anregenden wie fundierten Artikel die gegen-

wärtige Situation mit einem „Tanz um das 

goldene Kalb der Digitalität“ (353) und schlägt 

die Nicht-Verfügbarkeit, das Überraschungs-

potenzial der Menschen und des christlich-jü-

dischen Gottes als Gegenmittel gegen eine Ver-

göttlichung der Übermacht der Daten vor. Mit 

Bernd Trocholepczy und Klara Pišonić widmen 

sich zwei Vertreter*innen unterschiedlicher 

Generationen ebenfalls der Frage der Allmacht 

und entwickeln mit Michel de Certeau SJ „eine 

Möglichkeit, d[en] Gräben dystopischer wie 

utopischer Zuschreibenden zu entgehen“ (379), 

indem sie sein nicht ohne dich, sowie ein und, 

das trennt und verbindet, auf das Verständnis 

von „Mensch und Gott, Mensch und Tech-

nik“ (386) übertragen. Christian Danz gibt für 

den christlichen Umgang mit Medien ein ein-

faches Kriterium an die Hand, das prinzipiell 

mit allen Medien, nicht nur klassisch Schrift 

und Sakramente, zu erfüllen sei: „Christlich ist 

ein Mediengebrauch allein dadurch, dass er re-

ligiösen Sinn mit Bezug auf Jesus Christus her-

stellt.“ (406) Für Jonas Kurlberg kann die Digi-

talisierung „den Prozess der Entmystifizierung“ 

(412) stören und „verzaubernd wirken“ (422). 

Die Dynamik einer Säkularisierungstheorie 

ist damit infrage gestellt. Die komplexe und 

herausfordernde Situation, die aus ihr entsteht, 

verleihe der christlichen Deutung zu Identität 

und Person-Sein eine neue Relevanz. Annette 

Langner-Pitschmann zeigt, dass das Bild der 

„Durchlässigkeit der Membran, die das ‚Echte‘ 

vom ‚Künstlichen‘, das ‚Natürliche‘ vom ‚Tech-

nischen‘ zugleich gegeneinander abgrenzt und 

verbindet“ (442), sowie das Zusammenspiel 

von Digital – Analog, das Verständnis von Sa-

kramenten als Zusammenspiel von Immanenz – 

Transzendenz erhellen kann.

Medienethische Einordnungen. Das Kom-

pendium schließt mit vier Beiträgen zu 

medienethischen Fragen, die viele grund-

legende Einordnungen vornehmen und auf ein 

verständliches und nachvollziehbares Niveau 

herunterbrechen; hervorzuheben sind vor allem 

Alexander Filipović und Doris Aschenbrenner. 

Die letztgenannte legt Fragen und Zukunfts-

szenarien einer Industrie 4.0 vor und stellt die 

wirkliche Unterstützung des Menschen als Be-

wertungskriterium neuer Techniken in der 

Arbeitswelt ins Zentrum.

Fazit. Den Herausgeber*innen ist es ge-

lungen, ein komplexes Thema aus unterschied-

lichen Perspektiven fundiert und weiterführend 

zu erleuchten. Die Beiträge sind breit gefächert, 

konfessionell gemischt und laden zum Wei-

terdenken und Erkunden ein. Digitale Trans-

formationsprozesse verändern das Leben und 

stellen Anfragen an Theologie und Philosophie. 

Deutung und Kritik dieser Entwicklung sind 

wichtig, auch wenn ein Kontrollverlust dazuge-

hört.

Viele Beiträge bauen auf einer soziologi-

schen Grundlage auf, vor allem der Beitrag von 

Langner-Pitschmann bietet eine kompakte Ein-

leitung zu Stadler und Huizing zu Armin Nas-

sehis Mustertheorie. Gleichzeitig ist anzumer-

Das aktuelle theologische Buch



412

ken, dass durch die Vielzahl der Autor*innen 

einige wichtige Begriffe klarer definiert werden 

müssten. Sehr schillernd wird der Begriff der 

Kultur(en) genutzt. Stadler betont, dass er „den 

Begriff der Kultur im Singular“ (21) benutze, 

was in Spannung zur Perspektive von Costan-

za steht, die von „digitalen Kulturen“ (216) im 

Plural spricht.2 Es wäre hilfreich gewesen, diese 

Spannung deutlicher anzusprechen und sich – 

über das einleitende Interview hinaus – mit 

diesem grundlegenden Begriff auseinander-

zusetzen. Eine weitere Auflage könnte auch mit 

einem Glossar, das wichtige Begriffe definiert, 

sinnvoll erweitert werden. Wer das Haar in der 

Suppe suchen will, wird einige Flüchtigkeits-

2 In einer Fußnote verweist sie auf Stadler und thematisiert ihre Wahl der Verwendung des Plu-
rals.

fehler finden. So wird beispielsweise der Name 

des Mitautors Filipović an zwei Stellen (16, 210) 

und der des Videoportals TikTok falsch („Tic-

Toc“, 181) geschrieben. Außerdem sind einige 

Kommentare aus Arbeitsversionen noch nicht 

bereinigt (vgl. z. B. 182, 487).

Abschließend lässt sich sagen, dass das 

Kompendium Theologie und Digitalität eine 

Fundgrube für alle ist, die sich mit diesen hoch-

aktuellen Fragestellungen auseinandersetzen 

möchten, sich einen Überblick über den aktuel-

len Stand der Forschungen im theologischen 

und kirchlichen Bereich verschaffen wollen und 

Freude am Denken haben.

Hamburg Dag Heinrichowski SJ

Das aktuelle theologische Buch




